### Джайнизм

**1. Описание**

Ветвь индуизма под названием джайнизм тоже возникла в Индии и восходит к VI веку до Р.Х. Его основателем является Вардхамана (599-527 гг. до Р.Х.), который известен по имени Махавира, т.е. «великий герой». Он был индийцем, сыном царя, жившим роскошной жизнью, который задумывался о смысле жизни и, вследствие этого, в тридцать лет обратился в строгий аскетизм.

Его история уникальна в том смысле, что он утверждал, что достиг нирваны в этой жизни, а если быть точным, то в возрасте 42-х лет. Следовательно, он стал религиозным учителем и проводником других, ищущих нирваны. Его последователи считают его божественным. Махавира считал себя двадцать четверым в серии, так называемых, «следопытов» (*тиртханкарах*), которым джайнисты поклоняются наряду с другими низшими богами[[1]](#footnote-1).

Учение Махавиры было впервые сохранено в трактатах *агамас*, которые впоследствии пропали. В I веке по Р.Х. монах Дхарасенна основании своего опыта с другими писаниями джайнизма восстановил его учение в своем труде *Шатхандагама*, который считается самым авторитетным писанием джайнизма[[2]](#footnote-2).

Согласно вероучению джайнизма, нирваны можно достичь в этой жизни. Вот откуда название «джайнизм», что переводится как «победитель». По учению Махавиры, путь к нирване осуществляется посредством аскетизма. Дэвис комментирует это так: «Монахи должны бороться аскетическим боем, чтобы победить чувства и карму, стремясь достичь чистоты души, освобождающей их от всего рабства»[[3]](#footnote-3). Карма соединяет дух с материей, а аскетизм необходим, чтобы порвать эту связь[[4]](#footnote-4).

В джайнизме выделяются две группы: миряне и монахи. Миряне обязаны вести нравственный образ жизни, воздерживаться от некоторых видов пищи, подавать милостыню монахам и бедным. Они поклоняются *Тиртханкарам* и другим богам для получения личного блага и для получения вдохновения из их примера духовности[[5]](#footnote-5).

Посвящение в монашество может совершить любой человек (мужчина или женщина), но при этом требуются передача всего имущества и обещание воздерживаться от насилия (даже над животным), лжи, кражи, имения, половых отношений. Некоторые монахи ходят нагими без одежды («одеты в небо») в отличие от, так называемых, «одетых в белое» (в одежду). Некоторые монахи практикуют *саллехану*, т.е. отказ от всей еды. Даже любое действие может привести к получению плохой кармы. Лучший путь – бездействие[[6]](#footnote-6).

Что касается понимания бога в джайнизме, то он существует в двух проявлениях. Есть вечное духовное начало, называемое *Джива*, «Душа», и вечное материальное начало – *Аджива* «Материя». Эти начала существуют вечно, без начала. А, следовательно, не было никаких актов творения[[7]](#footnote-7). Помимо этого, сходно с индуизмом, имеется концепция существования множества низших богов.

Другое своеобразное утверждение в этой системе – это учение о сохранении личности. При достижении нирваны человек не поглощается или растворяется в абсолюте, а остается индивидуумом. Джайнизм отличается от индуизма и тем, что он выступает против кастовой системы, которая доминирует над индийским обществом[[8]](#footnote-8).

Общее с индуизмом в том, что они также верят, что ход времени цикличен. Отмерены шесть длительных периодов времени, через которые мир восходит к утопии, а затем деградирует, чтобы вновь подняться. По их версии, мы сейчас живем в предпоследний период в нисходящем направлении[[9]](#footnote-9).

Приверженцами джайнизма является около 4-6 млн. человек, которые, в основном, живут в Индии[[10]](#footnote-10).

**2. Оценка**

Поскольку джайнизм разделяет с индуизмом много общих черт, он подвергается той же критике, которой подвергается и индуизм. Во-первых, предположение, что суть реальности состоит в каких-либо безличных началах, противоречит человеческому опыту: личностность предпочтительна безличности. Далее, человек не имеет никакого вспоминания о предыдущих жизнях, что опровергает систему перевоплощений. Однако, по сравнению с индуизмом, джайнизм делает шаг вперед в том плане, что отрицает потерю личности человека. Также, плюс в том, что в джайнизме отвергается кастовая система.

Далее, слабая сторона джайнизма наблюдается в отношении источника данного учения. Кто, на самом деле, был Махавира, и каким образом он удостоился определить путь к истине? В опровержение данного учения также стоит отметить его самоубийственный характер. Аскетический «подвиг» монахов доходит до той крайности, что они иногда отказывают себя даже в том, что необходимо для жизни.

Наконец, в отличие от всеобщих человеческих ценностей, рекомендуется, как путь к нирване, бездейственность. А человеку свойственно не подавлять, а развивать свои способности и потенциал. Такой подход к «духовности» имел бы своим результатом гашение всякого прогресса или улучшения, как в индивидууме, так и в человеческом обществе.

1. Порублёв, Н. В. Культы и мировые религии. – М.: Благовестник, 1994. – С. 63; Hexham I. Understanding world religions. – Grand Rapids, MI: Zondervan. – С. 234; Davis R. H. Religions of India in practice // Asian religions in practice. – Princeton, NJ: Princeton University, 1999. – c. 20. [↑](#footnote-ref-1)
2. https://en.wikipedia.org/wiki/Shatkhandagama [↑](#footnote-ref-2)
3. Davis, с. 20. [↑](#footnote-ref-3)
4. Hexham, с. 234. [↑](#footnote-ref-4)
5. Davis, с. 20-21. [↑](#footnote-ref-5)
6. Davis, с. 21; Braswell G. W. Understanding world religions. – Nashville, TN: Broadman and Holman, 1994. – С. 139; Corduan W. A Tapestry of Faiths: The Common Threads Between Christianity and World Religions. – Downers Grove, IL: InterVarsity, 2002. – С. 98. [↑](#footnote-ref-6)
7. Hexham, c. 234. [↑](#footnote-ref-7)
8. Порублёв, с 64-65. [↑](#footnote-ref-8)
9. Corduan, с. 176-177, 188. [↑](#footnote-ref-9)
10. Порублёв, с. 63; https://en.wikipedia.org/wiki/Jainism. [↑](#footnote-ref-10)